Bible & Création

protestante PROTESTANT
de France deTHEOLOGIE

Reseau mmm t . { , .
Fedération INSTITUT
L —
-
| I

Colloque : « Terre crée, terre abimée, terre promise »

APPEL A COMMUNICATION

Le réseau « Bible et Création » et la commission « Eglise et Société » de la Fédération
protestante de France organisent un colloque les 29 et 30 novembre 2014 a l'Institut
Protestant de Théologie de Paris.

La crise écologique prend aujourd'hui deux formes : le constat reconnu par tous de la
gravité des dégradations affectant I'environnement et les lieux de vie de tous les peuples
de la terre — changements climatiques, rareté croissante de ressources essentielles,
pollution des sols et des mers etc... ; le fait avéré de I'embarras politique a promouvoir des
solutions et des actions communes a I'échelle mondiale. Le défi écologique se résume
donc ainsi : comment les sociétés diverses et les Etats multiples peuvent-ils s'accorder
pour préserver ensemble le bien commun dont doivent vivre demain toutes les
communautés humaines ? C'est dans le cadre de cette question générale que se pose a
I'Eglise la question particuliére de savoir comment renouveler aujourd'hui sa proclamation
de la création.

Quatre moments pourraient étre distingués comme autant de perspectives sous lesquelles
orienter nos échanges. La terre comme création du Dieu vivant. La louange et
I'émerveillement auxquels Dieu nous appelle. La confession de notre responsabilité devant
I'état actuel des choses. L'espérance au-dela de notre désarroi présent. Ici, quelques
remarques pour provoquer la réflexion.

1- Il s'agit de comprendre comment la matiére et la vie dont parlent les
philosophies de la nature et comment le bien commun dont parlent les économistes a
propos de la terre sont enveloppées par la notion théologique de créature. La terre est
dans la main de Dieu. Elle nait, elle vit, elle meurt dans le temps que Dieu lui donne et
sous le récit de la vie de Jésus-Christ. Sa précarité et sa finitude sont les signes de
I'existence terrestre du Seigneur crucifié.

2- La terre et tous ses habitants sont pour le Dieu vivant une source de joie
et le propos d'un oui éternel. Pour lui, la création est bonne et trés bonne. Le monde est
mauvais, mais la terre elle-méme - comme nature, comme vie et comme bien commun
donné aux hommes - est mise par Dieu hors d’atteinte du mal. C'est pourquoi, a travers les
siécles, elle peut et elle doit faire de notre part et en concert avec toutes les autres
créatures l'objet continu de notre émerveillement et de notre louange. La création ne
devient un méfait et la terre une simple chose qu'en ignorant comment le Christ en est le
premier-né.

3- Nous avons souvent oublié combien la terre est bonne a vivre et le don
de Dieu suffisant. Notre économie et nos savoirs économiques ne sont pas seulement
sous nos lois de I'argent et des fausses richesses. lls sont plus profondément marqués par
notre volonté inquiéte de tout produire et accumuler comme sur une table rase. Nos
économies, écartelées entre l'exigence de lutter contre la pauvreté et la vanité du
consumérisme, ne sont pas des économies du partage et de l'entretien du bien commun.
Notre théologie s'en est souvent accommodée en tenant la création de Dieu pour une
incitation a l'imitation, I'amélioration et la correction des défauts du monde. Plus encore
que l'argent, notre génie technique nous enivre.



4- La crise écologique incite certains de nos contemporains a vouloir fuir le
monde, abandonner le soin de la terre et se réfugier dans des mystiques ou des gnoses
régionales. Nous devons résister a cette tentation. Notre espérance est une espérance
pour le monde et dans le monde. Or le monde est le monde des hommes sous la
contrainte du travail et de sa peine. Le tout-productif et I'accumulation relévent d'une
économie néfaste, mais le travail n'est pas nécessairement lié au tout-productif. Il est
d'abord lutte collective contre la rareté, accueil du don de la terre et entretien du bien
commun dans un temps de patience et d'attente. C'est donc au travail que s'attache
primitivement I'espérance et c'est dans les limites de I'économie - et avant toute politique -
que se déploie cette vertu théologale dans le monde. C'est dire aussi qu'il n'y a pas
d'approche spirituelle de I'écologie qui ne soit pas d'abord une maniére d'inspirer les actes
économiques — production, échange, partage, prét et consommation — en leur donnant
leur mesure propre.

A travers ces diverses interrogations, l'ambition de ce colloque est aussi de faire
l'inventaire des nombreux chantiers et des nouveaux fronts militants par lesquels
s'expriment les engagements et la présence au monde des Eglises chrétiennes et de
quelques religions voisines.

Date limite d’envoi des projets : 20 Mars 2014 a Robin Sautter robin.sautter@gmail.com

Réponse du comité : deuxiéme quinzaine d'Avril 2014.

Format des projets de communication : résumé d'une page en frangais (1500
caracteres) ; bréve présentation de l'intervenantE et ses coordonnées.

Comité de programme :
Olivier Abel, Arnaud Berthoud, Jean-Philippe Barde, Magali Girard, Christian Moreau,
Jean-Pierre Rive, Robin Sautter.


mailto:robin.sautter@gmail.com

