écologie
et foi se

«Dieu a voulu cette terre pour nous,
maQis non pour que nous puissions
la transformer en sol désertique. »

Pape Francois, exhortation apostolique La joie de I’Evangile, §215

¥ =, caréme, temps de jetine, de priére et de partage, temps de purification
"= " et de conversion est propice 2 une réflexion sur les enjeux écologiques.
Comment mettre un terme aux exces, aux gaspillages, a [a destruction de nos ressources
naturelles, a Ia fois pour protéger notre maison commune mais aussi, ceux qui I'habitent
avec nous et ceux qui I’habiteront aprés nous? En quoi ces enjeux résonnent-ils avec

le cheminement personnel et collectif que chacun est amené a faire pendant ces 40 jours ?

Nous vous proposens plusieurs articles qui mettent en lumiére le lien entre foi et écologie.
IIs nous montrent de quelle fagon la pensée de I'Eglise nous apporte des clefs de
discernement et nous aide a transformer nos modes de vie, pour trouver un équilibre
harmonieux entre 'humanité et le reste de la Création, en respectant la dignité de chaque
étre humain.

4 — Vivre le Caréme 2015’/ﬁ‘é€§D-Terre Solidaire .. Vivre le Caréme 2015 / CCFD-Terre Solidaire — 5

L]




«Le théme du développement est aussi aujourd hui
fortement lié aux devoirs qu'engendre le rapport
de ’homme avec l'environnement naturel. Celui-ci
a été donné a tous par Dieu et son usage représente
pour nous une responsabilité a [ égard des pauvres,

des générations a venir et de l'humanité tout entiére. »

Pape Benoit VI, encyclique "Amour dans Ia vérité, § 48

Lécologie est presque devenue un sujet d’actualité permanente. Lécologie politique ou politicienne,
mais aussi la crise écologique : changement climatique, menaces sur la biodiversité, pollution

de I'eau ou de I'air... Si nous sommes privés des services que la nature nous rend gratuitement,
alors toute notre intelligence technique ne suffira pas a trouver des solutions de remplacement
pour satisfaire nos besoins élémentaires: respirer (de 'air non pollué), boire, manger, regarder

et contempler la beauté... A vrai dire, les plus riches de nos contemporains trouveront toujours
des solutions: ils achéteront I'air pur et I'eau non polluée. Malgré I'explosion des prix des produits
agricoles, ils trouveront toujours & se nourrir. Mais qu’en sera-t-il des couches les plus démunies

des populations du globe?

our sept milliards d’habitants, 900 mil-
lions de personnes souffrent de malnutri-
tion, un milliard vit dans la misére (selon
la Banque mondiale): les trois-quarts d'entre eux
se trouvent en zone rurale. Ces populations rurales
dépendent étroitement des services rendus par les
Antoine Sondag, écosystémes pour survivre. Ce sont ces écosystemes
DirecteurduService  quij se dégradent aujourd’hui, non pas a cause des
r‘;ﬁts'soigilf:i‘[,aerseue populations démunies qui en dépendent, mais bien
deI'Eglise plutot a cause des populations riches qui dégradent
notre planéte: émissions de gaz a effet de serre,
épuisement des ressources en poissons a cause de
la surpéche, dégradation de la qualité de |'eau dis-
ponible, raréfaction des terres cultivables utilisées
pour d’'autres usages (biocarburants, extractions
miniéres), exploitation abusive des foréts...

TOUS SOLIDAIRES...
POUR LE MEILLEUR ET POUR LE PIRE!
Nous vivons une solidarité a I’échelle plané-
taire: les épidémies, les cyclones et les crises
boursiéres qui se moquent des frontiéres natio-
nales, nous le rappellent régulierement. Les habi-
tants des zones intertropicales ont a faire face a la
multiplicité et a I'intensification des phénomenes
climatiques extrémes (tornades, inondations...),
dont les spécialistes disent qu'ils sont trés liés au ré-
chauffement climatique. A nouveau, les spécialistes
disent que la plus grande part de ce réchauffement
est a rapporter aux activités humaines, surtout la
consommation d’énergie carbonée qui est le fait

6 — Vivre le Caréme 2015 / CCFD-Terre Solidaire

des pays industriels, donc ailleurs que dans les zones
tropicales. L'Afrique est responsable de moins de
4% des émissions de gaz a effet de serre dans le
monde. Le continent pourrait compter dans les
dix ans a venir, quelques dizaines de millions de
personnes exposées a des pénuries d'eau causées
par le changement climatique.

Les plus pauvres paient les conséquences des
péchés des plus riches!

LCAMOUR DU PROCHAIN...
QU’ON NE VOIT PAS... |
QUI N’EST PAS ENCORE NE!

En ces temps de caréme consacrés a la solida-
rité internationale, faut-il dire désormais: aime la
nature comme on disait jadis: aime ton prochain!
Non. Il faut aimer, protéger et respecter la nature,
car cette nature permet aux plus pauvres de nos
contemporains de survivre. Ceux-ci vivent de la
nature qui leur fournit des services non marchands
qu'ils ne pourraient de toute facon pas payer, car
c'est I'argent qui leur manque. L'amour du prochain
passe par le développement de tout homme et de
tous les hommes. Cet amour passe désormais par
la protection d’une nature qui permet aux plus
pauvres de se développer, ou au moins de ne pas
mourir de faim ni de souffrir de déficit aigu en eau!
Cet amour du prochain, en particulier du prochain
pas encore né, passe par le respect et le soin de
notre planéte, de telle maniére que les générations
futures puissent y vivre.

Les experts ont déja ouvert des pistes de solu-
tion: la croissance verte, voie a suivre pour passer
de I’économie actuelle & une économie durable.
Elle consiste a promouvoir le développement tout
en réduisant la pollution et les émissions de gaz a
effet de serre, en limitant la production de déchets
et le gaspillage des ressources, tout en préservant la
biodiversité... Vaste programme. Ce verdissement
de I'économie suppose plusieurs impératifs: dé-
carboniser I’économie en réduisant I'usage du car-
bone contenu dans les énergies fossiles; dés-éner-
giser le développement économique en accroissant
les économies d'énergie et I'efficacité énergétique;
promouvoir I'économie circulaire, qui recycle; pro-
mouvoir I'économie de fonctionnalité, qui limite la
production et optimise I'usage des produits: moins
de voiture, des voitures partagées, le covoiturage,
la location...

La solidarité internationale en ce temps de ca-
réme reste plus que jamais d'actualité. Cette soli-
darité doit affronter les défis d’aujourd’hui. Parmi
ceux-ci, I'un des plus urgents et des plus lourds de
conséquence pour notre mode de production et
de vie, a pour nom: le développement durable. Le
mot, trop utilisé, est usé. Mais il signifie: changer
notre modéle de production, de consommation et
notre style de vie. Changer les politiques publiques.
Et changer notre maniére de regarder le monde et
notre maniere d'y vivre. ®

Kfo

TELEVISION CATHOLIOUE

Au cours du caréme, KTO consacre une
émission spéciale de débat et de reportages
au combat contre la faim dans le monde
mené par le CCFD-Terre Solidaire.

Mercredi 18 mars 2015 a 20h40. Et sur: ktotv.com

© Daniel Hérard

Témoignage

-Maria Estela Barco, coordinatrice de ’association
Développement économique et social des paysans
indigénes (DESMI) au Mexique,

partenaire du CCFD-Terre Solidaire.

«La Mére Terre est au centre des conflits actuels au Chiapas
et au Mexique. Des grandes entreprises transnationales
cherchent a s’approprier la terre afin de la surexploiter

et de lui arracher les richesses qu’elle garde encore en son
sein, au détriment des peuples originaires. Ces pratiques
destructrices influencent certains, paysans et indigénes,

qui perdent cet amour de la terre que voulaient transmettre
leurs ancétres. Eux aussi considérent désormais la terre comme
une marchandise qu'‘ils vendent ou qu’ils louent générant
ainsi de nombreux conflits au sein méme des populations.
Ceux qui gardent encore une relation particuliére a la Terre,
cette vision globale (de la Création), la congoivent comme
Notre Mére, celle qui nous protége et nous donne ce qui nous
est nécessaire pour vivre. lls préservent ce lien intime avec elle
(Na lum en langue ch’ol). Aujourd’hui, elle nous appelle

a grands cris, pour que nous cessions de la détruire.

C’est un étre vivant qui a aussi des droits, comme nous.

Grace a I'agroécologie, dans les municipalités autonomes

du Chiapas, nous travaillons a reconstruire cette relation

a la Mére Terre, en optant pour une autre maniére de produire
ces biens qui nous permettent de vivre. Il s'agit de construire
un mode de vie différent, un nouveau lien avec la Mére Terre,
qui implique aussi une nouvelle forme de relations entre étres
humains, le lekil kuxlejal (bien-vivre) en langue tseltal.
Comment réver et construire un ciel nouveau, une terre
nouvelle ? Notre travail, c’est de former de nouvelles
mentalités, de nouvelles consciences. Nous avons besoin

de réapprendre et de construire cette relation nouvelle

dans laquelle, femmes et hommes, nous vivrons en harmonie
avec la Mére Terre, ol nous prendrons soin de ce qui nous

a été prété, que nous devons soigner et protéger pour les
générations futures. Puisse |'utopie nous faire avancer. »

Vivre le Caréme 2015 / CCFD-Terre Solidaire — 7




© Daniel Hérard

La transition écologique est devenue une grande cause mondiale. Il ne s'agit pas seulement

de dégradation de I'environnement, d'appauvrissement des ressources naturelles ou de menace
climatique, mais de la nécessité de changer de modeéle de développement. Ce n'est pas un luxe

de pays riches puisque les pays les plus pauvres risquent d’en souffrir d’autant plus qu'ils n'ont pas
toujours les moyens de s'adapter aux nouvelles conditions de vie. Nous sommes tous embarqués
dans un seul monde et nous sommes tous interdépendants. Lécologie est la prise de conscience

de la finitude de ce monde.

Frangois Euvé,
Jésuite,
Rédacteur en chef
de la revue Etudes

v epuis les années 1960, des communau-
|| tés chrétiennes se sont engagées dans la

7 réflexion et dans I’action. Les institutions
catholiques n’ont pas toujours été a la pointe du
combat, mais des raisons théologiques poussent a
I’engagement.

La prise de conscience la plus significative est
que le salut n’est pas hors-sol, il ne se joue pas
en dehors du monde concret dans lequel nous
vivons. «Le salut définitif, que Dieu offre a toute
I"humanité par son propre Fils, ne s'accomplit pas en
dehors de ce monde » (Compendium de la doctrine
sociale, 453). Ceci est vrai au titre non seulement de
la Création, mais aussi de I'incarnation de Dieu et de
la résurrection de la chair. Le christianisme n’est pas
la religion du «salut de I'ame » en dehors du corps.

On a longtemps compris cela comme une trans-
formation de la nature dans la ligne de ce que
permettait la technique moderne, le travail humain
contribuant a la construction du Régne de Dieu

8 — Vivre le Caréme 2015 / CCFD-Terre Solidaire

(cf. I'ceuvre de Teilhard de Chardin). Aujourd’hui,
nous percevons mieux que poursuivre la Création
passe par une attention plus grande aux autres
créatures et une capacité d’émerveillement devant
leur grande diversité, malheureusement souvent
menacée par l'activité humaine.

L'apport biblique consiste d’abord a affirmer
la bonté du créé. Ce que Dieu crée ne contient
aucun mal. L'origine des choses est entierement
bonne. Cela contredit certes notre expérience trop
commune du mal. Mais la Bible affirme que le mal
est entré dans le monde et, donc, qu'il n"est pas
voué ay rester éternellement. Selon le Livre de la
Sagesse, «les semences de I'étre sont salutaires»
(1,14). Si la nature peut sembler parfois menacante
a I'égard de I'homme (les catastrophes naturelles,
les épidémies), elle n"est pas radicalement mauvaise.
Cela soutient I'espérance que les forces de mort ne
I'emporteront pas en derniére instance.

Le fait que le monde ne soit pas bon indique
qu'il est en développement, en genése. La Bible
ne nous invite pas a réver a un age d’or perdu, un
paradis terrestre qui aurait existé autrefois, avant
I'humanité. La paléontologie nous apprend d’ail-
leurs que le vivant est en perpétuelle évolution, qu'il
se transforme en permanence. Cette transformation
peut étre vue comme la recherche tatonnante d'un
mieux-étre. Par son action, I'humanité peut entraver
cette quéte, mais elle peut aussi I'accompagner,
voire la diriger.

SOUMETTRE ET DOMINER ?

Parmi les créatures, seule I’lhumanité, hommes
et femmes, est dite créée «a l'image de Dieu » (Ge-
nése 1,26). humain a un réle propre a exercer au
sein du monde naturel. Le texte biblique emploie
deux verbes qui ont fait couler beaucoup d’encre:
«soumettre » et «dominer» (Genése 1,28). Cela ne
veut pas dire que Dieu invite I'homme & exploiter
violemment une nature dont il serait comme le
«mafitre et possesseur» (Descartes, Discours de la
méthode). Soumettre ne signifie pas dévorer. Ces
mots doivent &tre compris dans le sens des images
qui viendront plus loin dans le texte, celle du jardi-
nier (garder et cultiver le jardin: pas seulement le
garder, mais aussi le cultiver!) et celle du berger. Le
«bon berger » prend soin de son troupeau, comme
le rappelle le prophéte Ezéchiel.

D’autres textes bibliques, comme le Psaume 104
et le livre de Job, placent d’ailleurs I'humanité en
position moins dominante que le livre de la Genése.
C'est — soit dit en passant — prendre la Bible dans
son ensemble... Cela souligne la solidarité profonde
des créatures, que la réflexion écologique nous fait
mieux percevoir. On n'a pas toujours remarqué
que la premiére nourriture de I’'humanité, selon
la Genése, était végétarienne et que les animaux
n'avaient pas le méme régime alimentaire qu’elle
(Geneése 1,29-30). L'auteur du texte a certainement
conscience qu'il s’agit d’une utopie. Mais elle attire
I’attention sur le fait que se nourrir suppose le
respect de la vie.

FAIRE REUSSIR LA CREATION!

On peut souligner une derniére idée. L'insistance
sur la notion de création signifie que le monde
n’‘est pas un systeme inerte, une mécanique qu'’il
suffirait d’entretenir, une horloge comme le di-
sait Voltaire. Sa nature irait plutét du c6té de la
vie, qui se renouvelle sans cesse. Cela doit susciter
I'admiration devant le miracle de la vie, que nous
ressentons en particulier face a toute naissance.

«Le Seigneur Dieu prit 'homme
et le conduisit dans le jardin d’Eden
pour qu'il le travaille et le garde. »

Genése 2,15

Il ne s’agit pas tant de conserver les choses en I'état
(identifier I'écologie a la conservation est un peu
court) que de permettre a cette créativité de se
poursuivre. Benoft XVI parle d'un devoir de «/aisser
la terre aux nouvelles générations dans un état tel
qu’elles puissent elles aussi I’habiter décemment et
continuer a la cultiver » (Caritas in veritate, §50). Il
revient aux créatures la tache de «faire réussir» la
Création, selon I'expression du théologien Antoine
Delzant.

La créativité n'est pas le monopole de Dieu. La
créature humaine est invitée a devenir a son tour
créatrice. Mais pas elle seulement. Pourquoi les
autres créatures ne pourraient-elles pas, a leur tour,
s'inscrire dans ce grand mouvement de (re)géné-
ration? Dans cette perspective, elles ne sont pas
seulement des « choses » a disposition de I'hnomme.
Elles bénéficient, a leur mesure, d’une capacité créa-
trice. S'il y a conservation, ce serait plutét celle de
la capacité créatrice. Préserver la biodiversité n’est
pas seulement utile ou esthétique; c’est reconnaftre
que la grande multiplicité des étres est favorable
a la Création.

Cela suppose de savoir limiter son action.
Dieu peut tout faire, certes. Il est tout-puissant.
Mais il décide de ne pas faire, de ne pas exercer sa
toute-puissance au détriment des autres étres. Le
couronnement de son acte créateur, selon la Genése
est le septiéme jour, le «sabbat». Dieu «arréte » son
ceuvre créatrice. Ce n’est pas par fatigue ! Mais c’est
le signe qu'il permet alors a d’autres instances de
poursuivre son ceuvre, chacune a sa place.

Le chapitre 11 du livre d'Isaie présente un tableau
de I"état du monde créé a la fin des temps. Tel est
le dessein de Dieu: toutes les créatures sont récon-
ciliées entre elles. L'image est célébre: le loup et
I'agneau ont le méme paturage. Vision |a encore
utopique. Mais elle exprime bien une exténsion
cosmique de la communion des saints. De méme
que la violence entre les humains aura disparu dans
le Royaume de Dieu, elle ne régnera plus entre
les créatures. Le salut est I'alliance entre Dieu et
I'ensemble des créatures.

Cela est encore loin, mais des signes existent
d’une réconciliation anticipée. Saurons-nous les
percevoir? @

Lire aussi:

— Frangois Euvé: «Principes d'une écologie chrétienne », Etudes, avril 2012.
— Documents d'Eglise : Compendium de la doctrine sociale ;

Benoit XVI, Caritas in veritate (48-51) ; Conférence des évéques de France,
Enjeux et défis écologiques pour lavenir, 2012.

Vivre le Caréme 2015 / CCFD-Terre Solidaire — 9




Dans Uinconscient collectif, la préoccupation environnementale se concrétise au cours du XX® siécle.
Elle semble donc ne pas avoir existé auparavant. Un seuil a été atteint qui a révélé brutalement
Uimpact de l'activité humaine sur notre espace vital et sur nous-mémes. LHomme est ainsi jugé
comme le prédateur de sa maison. Associé au développement, il n'en faut pas plus pour que ce
phénomene conduise a rejeter l'enfant avec l'eau du bain. La nature devait étre un lieu merveilleux
que ’Homme est venu perturber. A l'opposé de cette vue simpliste, il convient de mettre en perspective
Uhistoire de notre humanité, ce long processus d évolution depuis 13,8 milliards d‘années.

Hilaire Giron,
Président

de I'Association
des Amis de Pierre
Teilhard de Chardin

léontologue a observé ce processus qui est

a l'origine de sa vision phénoménologique
de I'évolution. Que peut-on en dire ? Tout d'abord,
la Nature avant I'arrivée de 'Homme est un champ
de violence et de déchainement d’énergies avec
cataclysmes. Entre 50 et plus de 80 % des espéces
vivantes ont disparu a cing reprises en raison de
ces cataclysmes. De plus, I'interaction permanente
des systémes et leur régulation se fait aussi dans la
violence puisque dans la chaine alimentaire, |a régle
générale est «manger ou étre mangé ».

P ierre Teilhard de Chardin, géologue et pa-

LES ETAPES D’UNE EVOLUTION

Mais avec son arrivée, 'Homme crée un point
de rupture. Il subissait la violence de la Nature et,
de par son intelligence et son activité laborieuse,
c’est lui qui a eu progressivement un impact sur la
nature dont il était I'esclave, dans une chaine ali-
mentaire des mammiféres somme toute trés banale.
Il devient acteur majeur de la suite de I'histoire et
C'est ainsi que nous passons progressivement de
la phase de socialisation de |'expansion a la phase
dénommée par Teilhard, socialisation de compres-
sion. Elle se comprend aisément dés 'instant ou, la
terre recouverte par I'espéce humaine ne peut plus
évoluer par «expansion» sur un espace devenant
limité. Elle doit donner lieu a une autre organisation
entre les hommes.

Teilhard voit alors la Terre se resserrer sur elle-
méme, comme prise entre les machoires d'une
formidable pince. Il écrit: « Maintenant, du péle
Nord au pdle Sud, il y a des hommes partout, des
hommes qui se multiplient de plus en plus vite. lls
ne peuvent plus, comme autrefois, se répandre
dans les espaces vides de la Terre. Si bien que, pour
survivre, ils n‘ont plus qu‘une solution: s’organi-
ser». C'est-a-dire créer encore plus d’organes com-
muns, se collectiviser, s'unifier, se fondre les uns
dans les autres. Ce processus de mise en réseau

10 - vivre le Caréme 2015/ CCFD-Terre Solidaire

planétaire des hommes est précisément I'action
d’évolution nouvelle, projetée par Teilhard, qui se
poursuit, nouvelle couche maintenant « pensante »
(«noos» en grec) qu'il dénomme noosphére. Elle
vient naturellement par compression de celle de
la vie occupant maintenant toute la terre: la bios-

_ phére. Autrement dit avec cette nouvelle phase,

I"évolution cesse d'étre biologique pour devenir
majoritairement socioculturelle.

L'Homme se trouve en capacité d'intervenir
massivement et rapidement sur I'aménagement
des territoires, les sources d’énergie, la gestion des
matiéres premiéres, le cours des fleuves, le climat,
etc. Ces interventions ont pour lui de nombreuses
conséquences bénéfiques. Qui pourrait se montrer
hostile a I"éradication de maladies endémiques et
al’accés & une vie meilleure de milliards d’hommes
et de femmes? Mais elles ont aussi des effets in-
quiétants: épuisement des ressources naturelles et
diminution de la biodiversité, pollutions multiples,
réchauffement climatique, accroissement des ten-
sions interhumaines, etc. Ces difficultés conduisent
aux crises que nous connaissons, crise énergétique et
climatique, crise alimentaire et hydrologique, crise
financiére et économique, toutes liées a une vision
«court-termiste » et bien souvent individualiste.

’UNION CREATRICE

Dés 1948, Teilhard avait percu ce probléme
lorsqu’il écrivait': « Nous avons, sans doute par mé-
connaissance, abusé des énormes ressources énergé-
tiques fossilisées que recéle la terre. Ces ressources
faciles a utiliser, nous ont, en termes d’Evolution,
permis de franchir une énorme étape. Nous sommes
maintenant au milieu d'un gué». Et pour que ce
gué puisse &tre franchi, il ajoutait: « Dans notre
héte d’avancer, ne brilons pas imprudemment nos
réserves, au point que notre progression soit arrétée
faute de ravitaillement ».

Teilhard montre ainsi que I'Homme doit pas-
ser a un autre stade dans la construction de la
Terre. Pour lui, le respect de la diversité est I'une
des conditions de I'évolution. Le véritable progrés
doit reconnaitre et développer les talents et parti-
cularités des différentes personnes. Seule une asso-
ciation de personnes réalisée librement, par affinité
mutuelle et par attrait collectif pour I'unité d'un
monde en croissance vers I'Esprit, peut &tre viable.

Cette union des personnes s'opére alors sous
I'effet de I"amour, un amour d’autant plus vigou-
reux et actif, que les personnes sont elles-mémes en
communion avec un Centre unificateur, un Esprit
de la Terre. C'est I'union créatrice.

C'est pourquoi Teilhard peut préciser?: «La so-
cialisation, dont I’"heure semble avoir sonné pour
I’'Humanité, ne signifie pas du tout, pour la Terre,
la fin, mais bien plutét le début de I’ére de la Per-
sonne...» La prise en masse des individus s’opére,
non point dans quelque mécanisation fonctionnelle
et forcée des énergies humaines, mais dans une
conspiration animée d'amour. L'amour a toujours
été soigneusement écarté des constructions réalistes
et positivistes du monde. Il faudra bien qu’on se
décide un jour a reconnaitre en lui I'énergie fon-
damentale de la Vie.

L'Homme devient ainsi, dit Teilhard, la fleche de
I'évolution. En lui repose la capacité de co-créer le
monde avec Dieu. Il est donc responsable de cette
Terre et de son devenir. Les techniques d’obser-
vation de la Terre par les satellites nous donnent
aujourd’hui une vision précise de I'évolution de

la «santé» de notre terre et de son devenir, phé-
nomene jamais observé a ce point par le passé. La
construction de la Terre avec un réseau planétaire
d’'étres conscients de leurs actes et de leur impact,
est donc un processus structurellement écologique.
En quelque sorte, I'intrication planétaire de la mon-
dialisation de nos flux d’activités et de nos réseaux
d’'information nous lie tous a une méme obligation
de coopération, si nous ne voulons pas périr. Et pour
Teilhard, c’est par I'énergie d'une relation «coeur
a cceur» que ce lent processus sera montée vers
I"Esprit. La mise en perspective de ce gigantesque
phénoméne depuis le big-bang, nous montre une
convergence sur la longue durée qui nous apporte
une espérance pour l'action. ®

1 «Les directions et les conditions de ['avenir»,
Tome 5 des GEuvres, L' Avenir de 'Homme, p. 300

2 L' Avenir de 'Homme, p. 120

Vivre le Caréme 2015 / CCFD-Terre Solidaire — 11

Isabelle Teboul



Le mouvement semble irréversible : en quelques décennies, la thématique de la responsabilité
écologique, réservée jusque-la & quelques ONG environnementalistes, est complétement passée

dans les sphéres politique, sociale et économique, sans coup férir. Bien sir, ce passage est loin d'avoir
converti tous les ceeurs. Mais le succés rapide d'une expression telle que le «développement durable»
témoigne de profondes mutations en cours.
Partout, la manifestation de plus en plus évidente des limites du modele économique dominant actuel
s'impose. Epuisement, corruption, pollution, forment un fil rouge de l'actualité qui s exprime aussi
bien dans la mondialisation économique que dans les réalités environnementales. Et & chaque fols,

ce sont les communautés les plus faibles qui en souffrent le plus: communautés humaines des régions
pauvres mais aussi formes animales et végétales rares ou sauvages, détruites a grande échelle.

Dominique Lang,
Assomptionniste,
journaliste
al'hebdomadaire
Pélerin

pervers de nos pratiques actuelles, des

conversions peuvent finalement émerger.
Si dans les milieux chrétiens, beaucoup de fideles
I'ont bien compris sur un plan personnel, les struc-
tures ecclésiales manifestent encore une prudente
inertie. Pourtant, depuis trente ans, les grands dis-
cours des papes ont bien dénoncé les dangers de
la crise écologique en cours, analysée comme une
crise éminemment morale. L'encyclique Caritas in
veritate du pape Benoit XVI reconnait clairement
le souci écologique comme un nouveau pan de la
doctrine sociale de I'Eglise a cdté des thématiques
traditionnelles de la paix, de la justice, du travail ou
de la famille. Entre «développement intégral » et
«écologie humaine », les chrétiens sont urgemment
invités & manifester leur cohérence de vie et de foi
dans ce domaine.

Reste donc maintenant a mettre collective-
ment ces appels a I’ceuvre dans le tissu ecclésial
lui-mé&me. Un document récent (2012) des évéques
de France proposait quelques pistes simples pour
agir'. Mais il faut bien reconnaitre que le texte
est resté souvent lettre morte dans la multitude
des urgences pastorales. Peut-étre que les temps

D e cette prise de conscience des effets

" PELERIN

’hebdormadaire Pelerin publiera un reportage

sur une action phare d’un acteur de solidarité internationale
dans les pays du Sud, pour accompagner le lancement

de la Campagne de caréme du CCFD-Terre Solidaire.

12 — vivre le Caréme 2015 / CCFD-Terre Solidaire

liturgiques de la conversion, comme celui du ca-
réme, pourront jouer la leur réle d'aiguillon? Déja,
dans le monde, des conférences épiscopales ou des

" mouvements donnent a cette occasion des pistes

concrétes pour changer de modes de vie. En France,
une campagne récente pour vivre un « caréme sans
viande » montre que la transition écologique consti-
tue d’abord un appel a plus de cohérence et a la
joie d’une vie enracinée dans une sobriété plus
heureuse. Et, depuis le 1 juillet 2014, une invitation
avivre un jetine volontaire chaque premier jour du
mois, se poursuit pour mobiliser les consciences aux
décisions & prendre au cours du sommet climatique
qui se déroulera a Paris en fin d’année?.

UNE EGLISE QU’I ACCOMPAGNE
LA CREATIVITE SOCIALE

Cette cohérence passe aussi par une articulation
plus assumée entre notre respect dG a la Création et
notre espérance de salut manifestée dans le Christ
a la lumiére de ce que les premiéres communautés
chrétiennes expérimentaient déja par le partage
et la mise en commun des biens. Si, comme le rap-
pellent souvent ses responsables, I'Eglise catholique
n‘a pas de solution toute faite aux défis actuels
du réchauffement climatique ou de la perte de la
biodiversité mondiale, elle doit cependant assumer
sa prétention a étre « experte en humanité». Et cela
passe par la capacité a faire confiance aux lieux de
créativité sociale, comme elle I'a toujours fait dans
les temps de crise. C'est comme cela qu’elle peut
faire émerger (ou accompagner) des contre-modéles
économiques, des solidarités d’'un nouveau genre et
des lieux concrets aux modes de vie prophétiques.
La, la force de son réseau mondial peut jouer un

2

grand role dans la diffusion de bonnes et auda-
cieuses pratiques, par la force de I'exemple vécu.
La mobilisation du réseau jésuite, depuis 2011, dans
ce domaine, montre que cela est possible a grande
échelle dans des institutions trés diverses®.

Mais, pour cela il faut rappeler que la conver-
sion écologique qu’il faut désirer pour nos
Eglises ne constitue pas en soi une nouvelle
idéologie a laquelle I’Evangile devrait se plier.
Il s'agit plutét d’'une bonne nouvelle pour tous,
puisqu’elle nous invite a redécouvrir en profon-
deur la cohésion profonde entre le projet créateur
et I'ceuvre de salut du Dieu de Jésus-Christ pour
ce monde. Lutter pour le respect des droits des
humains ne peut plus se faire sans respecter leur
terre et le monde naturel qui les accueille. Sinon,
comment prétendre gérer durablement les biens
communs que sont I'accés a I'eau, a la terre, aux
semences, a I’énergie pour tous les vivants? Cette
conversion passera nécessairement par un chan-
gement de regard. Cela se vit par exemple quand
on réalise que la nature ne nous «environne » pas
mais que, a notre place singuliére, nous en faisons
intégralement partie. C'est bien de ce monde dont
nous nous nourrissons. C'est de lui que nous tirons
les biens de notre vie quotidienne. C'est a lui que
nous confions nos restes. Le pape Francois le rap-
pelle depuis le début de son ministére: a la société
du «déchet » (social et environnemental) que nous
avons créé?, il est urgent de répondre par un projet
plus humble et plus attentif au grand mystére de
la vie que nous partageons tous. Pour le bien de la
communauté de tous les vivants de cette terre. @

B
ko)
=
=
£
5
IS
©

«L'Eglise a une responsabilité envers la Création
et doit la faire valoir publiquement aussi. »

Pape Benoit RVI, encyclique Amour dans 1a vérité, § 51

La COP21,
un evenement majeur en 2015

La France accueillera, en décembre 2015, la conférence
annuelle de la Convention cadre des Nations unies sur les
changements climatiques (CNUCC, dont ce sera la « COP21»).
Cette conférence va revétir une importance particuliére,

dans la mesure ou elle devrait permettre d’aboutir a un
accord international, idéalement « contraignant», engageant
I'ensemble des pays en matiére de lutte contre le changement
climatique et non plus uniquement les pays développés
comme c'est le cas actuellement avec le Protocole de Kyoto
(et ce, tout en prenant évidemment en compte leurs respon-
sabilités et capacités respectives). En tant que future présidente
de cette conférence, la France a un réle-clé a jouer dans

ce cadre et doit se montrer exemplaire.

Le CCFD-Terre Solidaire se mobilisera tout au long de I'année
autour de cet événement.

1 Conférence des évéques de France (CEF), Enjeux et défis écologiques pour l'avenir,
Bayard-Cerf-Fleurus-Mame, Collection « Documents d'Eglise », 80 p.

2 Plus d'informations sur le site:
http://chretiensunispourlaterre wordpress.com/category/jeune-pour-le-climat/

3 Suite a leur chapitre général, o de toute part il a été demandé de travailler les enjeux des défis
environnementaux actuels, la Compagnie s'est mise au travail, publiant quelques mois plus tard un
document stimulant, intitulé « Guérir un monde brisé », invitant notamment toutes les communautés,
écoles et institutions jésuites a devenir acteur du changement en ce domaine.

4 Texte de 'audience générale du 5 juin 2013.

Vivre le Caréme 2015 / CCFD-Terre Solidaire — 13




Habiter
a Creation
revenir a
PPessentiel

EE
B
5

&
=
=
]
B
@

S

b

« Nous aimons cette magnifique planéte

ot Dieu nous a placés, et nous aimons [’humanité

qui l'habite. La terre est notre maison commune
et nous sommes tous freres. »

Pape Francois, exhortation apostolique La joie de I’E'vangile, § 183

¥ ecaréme est un temps de conversion nécessaire avant d’'entrer
“m dans la joie de Paques. Cette conversion est radicale, elle n'est pas

un simple petit changement, elle est une dynamique, un mouvement
qui a terme, nous permettra d'étre ressuscités en Jésus-Christ.

Aujourd’hui une telle transfor-
mation peut faire peur. Pris dans
nos habitudes, attachés a un certain
confort parfois trés matérialiste,
nous ne parvenons pas a lacher
prise, a faire confiance au Christ
malgré son appel.

'Pourtant cet effort de conver-
sion est plus que jamais néces-
saire. Nous devons changer, chacun
a partir de ce que nous sommes,
dans notre vie personnelle et col-
lective. Nous devons changer, pour
nous-mémes, pour les autres et pour
ceux qui viendront. Il est indispen-
sable de prendre conscience de la
nécessité de la solidarité, y compris
au-dela de nos frontiéres, car sans

elle nous ne pourrons pas trouver
la force d'accomplir ce changement
et surmonter les défis écologiques
et humains qui sont devant nous.

Comment ma privation durant

ce temps de caréme m’appelle a.

redécouvrir I'essentiel et a réorien-
ter ma vie, non pas pour étre plus,
mais étre mieux a I'image du Christ?

Afin de trouver les occasions
d'une telle mise en mouvement,
nous vous proposons des idées
d'animations spirituelles et litur-
giques pour rythmer ce temps
de caréme.

— Des propositions pour vivre le
sacrifice du jeine comme un signe
de vie nouvelle.

— Des propositions pour faire de
ces cing semaines de caréme un
temps de conversion progressive
jusqu’a Paques, autour d’un visuel
a contempler, un vitrail qui nous
fait passer de I'ombre a la lumiére !

— Des propositions pour faire de
la messe du cinquiéme dimanche de
caréme, un lieu de ressourcement a
la lumiére de Dieu, afin de trouver la
séve nécessaire pour s'engager dans
le monde a la suite de Jésus-Christ.

— Des propositions pour faire du
don, signe de partage avec toute
I'humanité, la plus belle des priéres.

Vivre le Caréme 2015 / CCFD-Terre Solidaire — 15




