
  

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  

 10e journée d’études bilingue 

CCRFE – FACULTÉ DE THÉOLOGIE 

 

VERS UNE ÉCOLOGIE 
INTÉGRALE    

 

Centre spirituel Ste-Ursule, 
Fribourg 

Mardi 21 mars 2017 

de 8h45 à 13h00 

 

 10. Zweisprachiger Studientag 

CCRFE – THEOLOGISCHE 
FAKULTÄT 

 

ZU EINER INTEGRALEN 
ÖKOLOGIE 

 

Centre spirituel Ste-Ursule, 
Freiburg 

Dienstag, 21. März 2017 

von 8.45 bis 13.00 Uhr 

 

http://ccrfe.ch/


 
 

 
08:45  Accueil, prière et introduction à la problématique / 

Eröffnung, Gebet und Einführung in das Thema 

Prof. Luc DEVILLERS, doyen, PD Dr. Philippe HUGO, CCRFE et 
Prof. François-Xavier AMHERDT 

09:00  1ère conférence / 1. Vortrag 

VERS UNE ÉCOLOGIE INTÉGRALE : UNE LECTURE ŒCUMÉNIQUE ET 
LATINO-AMÉRICAINE DE LAUDATO SI’ 

Guillermo KERBER, Genève 

10:00  Témoignages / Zeugnisse 

Vroni PETERHANS-SUTER : Oeku/oeco – die wichtige ethisch-
christliche Stimme in der Schöpfungsthematik ! Oeku/oeco als 
Motivation und Organisation, mich ökologisch zu engagieren.  

Ignace HAAZ : La Charte de justice climatique de la paroisse 
protestante de Chêne (Genève) : entre réflexion et enjeux 
pratiques. 

10:30  Pause  

11:00  2. Vortrag / 2ème conférence 

DIE HERAUSFORDERUNGEN VON LAUDATO SI’ : DIE THEOLOGISCHEN 
UND WELTWIRTSCHAFTLICHEN HINTERGRÜNDE DER ENZYKLIKA 

Prof. Hans Ulrich STEYMANS, Freiburg  

11:45  Travail de groupes, sur place / Gruppenarbeit, am Ort 

12:15  Plenum avec les intervenants /  
  Podiumsgespräch mit den Referenten 

  Animation / Moderation : 
  Prof. François-Xavier AMHERDT 

12:45  Liturgie de la Parole / Wortgottesdienst 

Nicolas GLASSON ‒ Philippe HUGO 

13:00  Fin de la session / Schluss der Tagung 
Repas à la Mensa / Mitagessen in der Mensa 

  

PROGRAMME / PROGRAMM 



 
► Abbé François-Xavier AMHERDT, Professeur de théologie pastorale, pédagogie religieuse et 

homilétique, Université de Fribourg 
► Père Luc DEVILLERS OP, Professeur de Nouveau Testament, doyen de la Faculté de théologie, 

Université de Fribourg 
► Abbé Nicolas GLASSON, Docteur en théologie, supérieur du Séminaire de LGF  
► Guillermo KERBER, Docteur en théologie, enseignant à l’Atelier Œcuménique de Théologie (AOT) 

Genève, collaborateur au Bureau Formation (BFor) de l’Église catholique de Genève  
► Ignace HAAZ, Docteur en philosophie, chargé de programme à la fondation Globethics.net à Genève, 

responsable de la bibliothèque en ligne d'éthique (www.globethics.net/library) 
► Philippe HUGO, Docteur habil. en théologie, maître d’enseignement et de recherche Ancien 

Testament, Université de Fribourg, Directeur du CCRFE 
► Vroni PETERHANS-SUTER, Bäuerin, Katechetin, fünffache Mutter (Künten, AG),  Oeku-Vize-Präsidentin, 

Verbandsvorstand Schweiz.Kath.Frauenbund, Präsidentin Andante (europäischer Frauenbund)  
► Pater Hans Ulrich STEYMANS OP, Professor für Altes Testament, Universität Freiburg, Mitglied im 

Vorstand von Oeku 
 

 

Il a fallu longtemps pour que les responsables des Églises reconnaissent la gravité des problèmes 
écologiques auxquels la terre est exposée. Cédant à l’esprit des années 1960, le concile Vatican II a 
plutôt défendu une « théologie de la domination », selon laquelle la nature est surtout disponible pour 
l’utilisation humaine (cf. Gaudium et spes, n. 12 ; 36). Ce n’est qu’avec Jean Paul II et son encyclique 
Sollicitudino rei socialis (1988) que la protection de l’environnement est entrée dans les priorités de 
l’enseignement social de l’Église catholique. Pour la conférence sur le climat de l’ONU à Paris (2015), le 
pape François a rédigé l’encyclique Laudato si’, précédée le 28 avril 2015 par une conférence sur le 
changement climatique tenue conjointement par l’Académie pontificale des sciences, le Réseau des 
Nations Unies pour des solutions en faveur du développement durable et Religions for Peace. Le 26 
novembre 2015, lors du rassemblement à Nairobi pour le programme environnemental de l’ONU, le 
souverain pontife a demandé que le sommet sur le climat obtienne des résultats : ce serait « triste » et, 
a-t-il osé, « catastrophique », si la conférence se heurtait aux intérêts particuliers des États et les faisait 
passer avant le bien de l’humanité ; le changement climatique est un « problème global avec des 
conséquences lourdes » ; aussi il faut prendre des décisions qui limitent l’impact négatif des 
modifications climatiques, luttent contre la pauvreté, et en même temps garantissent « le respect de la 
dignité de la personne humaine ». Selon la COP21, la Suisse doit jusqu’en 2030 diminuer de moitié ses 
émissions de CO2. Ce qui risque d’échouer à cause des intérêts économiques. Selon certains partis, la 
Confédération ne doit d’aucune manière charger l’économie de contraintes nouvelles et alourdies. 
Économie ou écologie, tel est le défi de la justice écologique que Laudato si’ lance à l’ensemble de la 
planète. 

Es dauerte lange, bis Kirchenführungen die Schwere der ökologischen Probleme erkannten, denen die Erde 
ausgesetzt ist. Das Zweite Vatikanische Konzil vertrat im Zeitgeist der 60ger Jahre in Gaudium et Spes eine 
„Herrschaftstheologie“, nach der die Natur vorrangig zum Nutzen des Menschen existiere (Nr. 12; 34). Erst 
unter Papst Johannes Paul II geriet Umweltschutz in der Enzyklika Sollicitudo rei socialis 1988 in den Fokus 
katholischer Soziallehre. Zur UN-Klimakonferenz in Paris 2015 hat Papst Franziskus am 18. Juni 2015 in der 
Enzyklika Laudato si’ mit dem Thema Umwelt- und Klimaschutz befasst. Im Vorfeld veranstaltete die 
Päpstliche Akademie der Wissenschaften am 28. April 2015 gemeinsam mit dem Sustainable Development 
Solutions Network der Vereinten Nationen und Religions for Peace eine Konferenz zum Klimawandel, bei der 
UN-Generalsekretär Ban Ki-moon die Eröffnungsrede hielt. Am 26. November 2015 forderte Papst Franziskus 
am Umweltprogramm der Vereinten Nationen in Nairobi einen erfolgreichen Abschluss des Klimagipfels. Es 
sei „traurig“, und er wage zu sagen, „katastrophal“ wenn die Konferenz an Einzelinteressen von Staaten 
scheitere und sich diese gegenüber dem Wohl der Menschheit durchsetzten. Der Klimawandel sei ein „globales 
Problem mit schwerwiegenden Folgen“, daher müsse eine Lösung beschlossen werden, die sowohl die Folgen 
des Klimawandels verringere, als auch die Armut bekämpfe und „Respekt für die Menschenwürde“ garantiere. 
Gemäss dem Klimagipfel soll die Schweiz bis 2030 ihren CO2-Ausstoss gegenüber 1990 halbieren. Das droht 
an Interessen der Wirtschaft zu scheitern. Der Bund darf nach Ansicht von FDP und SVP die Wirtschaft 
keinesfalls mit neuen oder verschärften Auflagen belasten. Wirtschaft oder Umwelt, das ist die 
Herausforderung der ökologischen Gerechtigkeit, die Laudato si’ weltweit einfordert. 

 DIRECTION DE LA JOURNÉE ET CONFÉRENCIERS / LEITUNG UND REFERENTEN 

THÉMATIQUE / PROBLEMATIK 



 
 
 
 LIEU DES CONFÉRENCES / TAGUNGSORT : 

Centre spirituel Ste-Ursule, Rue des Alpes 2,1700 Fribourg 
 

 

 INSCRIPTIONS / EINSCHREIBUNG : 

Prof. François-Xavier AMHERDT 
Faculté de théologie de l’Université de Fribourg 
Mail : francois-xavier.amherdt@unifr.ch 
Tél : +41 26 300 74 27 
 

 
AVEC LE SOUTIEN DE  

 
Rectorat de l’Université de Fribourg 

Conseil de l’Université de Fribourg 
Décanat de la Faculté de théologie 

Conférence Universitaire de la Suisse 
Occidentale (CUSO) 

 
MIT UNTERSTÜTZUNG VON  
 
Rektorat der Universität Freiburg 
Hochschulrat Freiburg  
Dekanat der Theologischen Fakultät 
Conférence Universitaire de la 
Suisse Occidentale (CUSO) 

 
 
 
 
 
 

 

 INFORMATIONS ET  INSCRIPTIONS  
INFORMATIONEN UND EINSCHREIBUNGEN  


